
Folklore: Structure, Typology, Semiotics, 2025, vol. 8, no. 4 • ISSN 2658-5294

УДК 82.09
DOI: 10.28995/2658-5294-2025-8-4-186-192

Рецензия на книгу:
Гучинова Э.-Б.М. У каждого своя Сибирь: 

Рассказы калмыков о ссылке. 
М.: ИЭА РАН, 2024. 466 с.

Дария А. Агеева
Российский государственный гуманитарный университет, 

Москва, Россия, adar11ag@yandex.ru

Дата поступления статьи: 29 марта 2025 г.
Дата публикации: 26 декабря 2025 г.
Для цитирования: Агеева Д.А. [Рец.:] Гучинова Э.-Б. У каждого своя 

Сибирь: Рассказы калмыков о ссылке. М.: ИЭА РАН, 2024. 466 с. // 
Фольклор: структура, типология, семиотика. 2025. Т. 8. № 4. С. 186–
192. DOI: 10.28995/2658-5294-2025-8-4-186-192

Book review:
Guchinova E.-B.M. U kazhdogo svoya Sibir’: 

Rasskazy kalmykov o ssylke [Everyone has their 
own Siberia. Kalmyks’ stories about exile], Moscow: 

IEA RAN, 2024. 466 p.

Dariya A. Ageeva
Russian State University for the Humanities, 

Moscow, Russia, adar11ag@yandex.ru

Received: March 29, 2025
Date of publication: December 26, 2025
For citation: Ageeva, D.A. (2025), [Book review]: “Guchinova E.-B.M. 

U kazhdogo svoya Sibir’: Rasskazy kalmykov o ssylke [Everyone has their  
own Siberia. Kalmyks’ stories about exile], Moscow: IEA RAN, 2024. 
466 p.”, Folklore: Structure, Typology, Semiotics, vol. 8, no. 4, pp. 186–192, 
DOI: 10.28995/2658-5294-2025-8-4-186-192

© Агеева Д.А., 2025



187

Фольклор: структура, типология, семиотика. 2025. Т. 8. № 4 • ISSN 2658-5294

Рецензия на книгу: Гучинова Э.-Б.М. У каждого своя Сибирь...

Новая книга доктора исторических наук Э.-Б.М. Гучиновой 
«У каждого своя Сибирь: Рассказы калмыков о ссылке» посвяще-
на важной, однако до сих пор недостаточно исследованной теме 
депортации калмыков в Сибирь (1943–1956 гг.) и памяти о ней.

Издание состоит из двух частей. Первая включает предис-
ловие, написанное доктором исторических наук, академиком 
В.А. Тишковым, введение и четыре главы, посвященные анализу 
нарративов о депортации и языку травмы. Во второй части пред-
ставлены тексты двадцати шести интервью, записанных автором 
от калмыков, которые были высланы. 

В первой главе дана общая характеристика анализируемых 
рассказов о депортации, подробно описаны возрастные когорты 
рассказчиков, специфика их повествования и избирательность 
памяти о Сибири. 

Среди своих собеседников Э.-Б. Гучинова выделяет три когор-
ты. Первая объединяет калмыков, высланных в возрасте от двенад-
цати лет и старше. Их социализация прошла в Калмыкии. Пред-
ставители этой когорты подробно рассказывают о жизни до войны, 
дне выселения и пути в Сибирь. В воспоминаниях этих людей 
отпечатались фамилии и имена комендантов, у которых им нужно 
было регулярно отмечаться. Во вторую когорту попали выслан-
ные в возрасте приблизительно от пяти до двенадцати лет. Многие 
представители второй когорты прошли социализацию в двух сре-
дах: еще дома на калмыцком языке и на русском уже среди сибир-
ского населения. Они рассказывают об отношениях с учителями 
и одноклассниками в школе, о стратегиях адаптации к большому 
обществу, о выборе вуза и трудностях поступления и, наконец, 
о  возвращении в Калмыкию, которая не сразу пришлась по им 
душе. Концентрация травматического в рассказах второй когорты 
выше, чем у первой и третьей когорт. В их рассказах травма про-
является через воспоминания о голоде, всевозможных лишениях, 
болезнях и множестве смертей. Третья когорта объединяет детей, 
которые были еще совсем маленькими, когда покидали Калмы-
кию, и тех, кто родился уже в ссылке. Их социализация прошла 
в Сибири. Они родились после войны, не знали трудностей депор-
тации и  голода первых лет, но испытывали проблемы со своей 
этнической идентификацией, для формирования которой у них 
не было практически ничего. Материальная и духовная культура, 
фольклор калмыков были недоступны им во времена взросления.

Повествование о депортации ведется на двух языках: рус-
ском и калмыцком. Последний автор называет «языком темы». 
Рассказчики переходили на калмыцкий, когда говорили об осо-
бенно щепетильных вопросах, потому что на русском (официаль-
ном) языке такие темы не обсуждаются. У многих рассказчиков 



188

Folklore: Structure, Typology, Semiotics, 2025, vol. 8, no. 4 • ISSN 2658-5294

Дария А. Агеева

с сибирских времен осталась отличительная нарративная черта: 
уточнение, на каком расстоянии от места проживания находи-
лись места, о которых они рассказывают. Так отражается реакция 
на длительное ограничение в свободе передвижения: калмыкам 
запрещалось отходить от дома дальше, чем на пять километров. 
Другой чертой нарратива о травме является глорификация. Кал-
мыки рассказывают о своих родственниках-фронтовиках, как бы 
споря с прошлыми обвинениями в измене, показывая готовность 
их мужчин защищать Родину, которую они никогда не предавали. 
Почти все тексты о депортации насыщены разными проявлениями 
телесного.

Во второй главе Э.-Б. Гучинова выделяет встречающиеся в каж-
дом рассказе опорные сюжеты и нарративные сбои. Как правило, 
повествование начинается с выселения калмыков из их домов во 
время операции «Улусы» 28 декабря 1943 г., на следующий день 
после подписания указа «О ликвидации Калмыцкой АССР и обра-
зовании Астраханской области в составе РСФСР». Многие тогда 
не понимали, что происходит, а потому не смогли надлежащим 
образом собраться перед предстоящей дорогой. Кому-то солдаты 
не позволили этого сделать. В результате люди не только оказа-
лись без пищи, теплых вещей и других предметов, необходимых 
для выживания, но и лишились почти всей материальной культу-
ры своего народа. Часто акцент в воспоминаниях о том дне делает-
ся на утрате скота – важной части скотоводческой идентичности. 
«Лишиться скота, который невозможно было взять с собой, озна-
чало потерять труды всей жизни, как, например, сегодня потерять 
все денежные накопления» (с. 52). Помимо самих рассказов, автор 
также анализирует язык официальных документов, связанных 
с депортацией. В них калмыки обозначались максимально обез-
личенно при помощи таких слов, как «спецконтингент», «живой 
спецгруз» и даже «товар». Э.-Б. Гучинова отмечает, что дегумани-
зация вышла за пределы печатного слова и проявилась в отноше-
нии солдат к репрессированным.

Дорога в Сибирь – также обязательный сюжет любого расска-
за о депортации. В народной памяти она осталась самым тяжелым 
испытанием – «дорога в две-три недели дала время почувствовать 
катастрофу, обострила тяготы и опасности экстремальной ситуа-
ции» (с. 57). Автор указывает, что воспоминания о дороге в Сибирь 
напоминают описание классического обряда перехода. Пребыва-
ние в вагоне для скота с грубо сколоченными нарами, где были 
нарушены все базовые нормы жизни, соответствует лиминальной 
фазе обряда, когда калмыки уже не были полноправными гражда-
нами, но еще не приобрели новый гражданский статус – репрес-
сированной этнической группы. «Если лиминальные состояния 



189

Фольклор: структура, типология, семиотика. 2025. Т. 8. № 4 • ISSN 2658-5294

Рецензия на книгу: Гучинова Э.-Б.М. У каждого своя Сибирь...

в  обрядах перехода были направлены на повышение индивиду-
альных статусов, в данной исторической ситуации мы имеем дело 
с  понижением группового статуса, что усилило травматичность 
памяти об этом, вызванную экзистенциальными рисками сущест-
вования всей группы» (с. 60).

Э.-Б. Гучинова выделяет еще один опорный сюжет: частые упо-
минания о представителях других народов, оказавшихся в том же 
положении, что и высланные калмыки. Отношения с ними скла-
дывались особым образом. Они разделяли схожую судьбу выслан-
ных народов, им не нужно было объяснять друг другу свою неви-
новность и наложенные на них ограничения. Однако чаще других 
фигурируют в рассказах русские, особенно те, которые поступали 
достойнее и человечнее других представителей своего народа.

Важным событием в жизни репрессированного народа, прак-
тически лишенного своей культуры и репрезентации в культуре 
массовой, стала передача калмыцкой музыки по Всесоюзному 
радио 10 июня 1956 г. «Калмыцкий концерт» свидетельствовал 
о  прекращении стигматизации калмыцкой культуры. Тогда мно-
гие представители третьей когорты впервые услышали калмыц-
кую музыку.

Последним опорным сюжетом выступает возвращение в Кал-
мыкию. Многие вспоминают радость, которую испытывали стари-
ки. Для них возможность вернуться была праздником. Но не все 
калмыки разделяли по этому поводу схожие эмоции. Анализируя 
нарратив о возвращении, Э.-Б. Гучинова показывает, что у каждой 
когорты действительно была своя Сибирь. Для старшего поколе-
ния, высланного из дома и помнящего о том, каково это – быть кал-
мыком до 1943 г. – жизнь там была тяжелым этапом, оборвавшим 
жизнь многим, казавшимся в тот момент бесконечным, но все же 
подошедшим к концу. Уезжая, они возвращались домой. Однако 
дети, покинувшие Калмыкию совсем маленькими или родившие-
ся уже в период депортации, покидая Сибирь, оставляли позади 
малую родину. Им было трудно привыкнуть к жизни на родине 
своих предков. У представителей второй и третьей когорт «любовь 
к сибирской природе, среди которой они выросли, складывалась 
естественным образом, а любовь к степям Калмыкии должна была 
родиться и закрепиться в течение некоторого времени», – пишет 
Э.-Б. Гучинова (с. 79). Вернувшись, они столкнулись с бытовыми 
отголосками государственных обвинений. Хотя в 1956 г. с кал-
мыков были сняты все ограничения, указ о реабилитации народа 
так и не появился. В сознании славянских жителей республики 
осталась память о том, что калмыки были высланы как виновные. 
Детям еще предстояло пережить ту травму, которую уже пережи-
ли их родители.



190

Folklore: Structure, Typology, Semiotics, 2025, vol. 8, no. 4 • ISSN 2658-5294

Дария А. Агеева

Третья глава посвящена языку травмы. Автор выявляет свойс-
твенную рассказам о депортации образность, грамматику, специ-
фику лексики, исследует прагматику этого языка. Э.-Б. Гучинова 
указывает на такие признаки травматического в рассказах, как лек-
сика смерти и упоминание разного рода нечистот. Причиной смер-
ти в таких рассказах часто становятся несчастные случаи, которые 
могли бы быть предотвращены. Они дают понять, что смерть, по 
крайней мере в первые годы ссылки, подстерегала калмыков на 
каждом шагу. Тема испражнений, которая отсутствует в рассказах 
о нормальной жизни, свидетельствует о травматическом воздей
ствии событий давнего прошлого и подчеркивает нечеловеческий 
статус высланных. О нем также свидетельствуют автосравнения 
с разными животными и упоминания кризисной еды. В перио-
ды голода калмыкам приходилось есть падаль и животных, не 
предназначенных для употребления в пищу, тем самым нарушая 
существующие в культуре табу. Для понимания того, как калмыки 
ощущали свою идентичность в период репрессий, показательной 
представляется приводимая Э.-Б. Гучиновой цитата из интервью: 
«Я – калмычка, а ты – без ноги. Что мы будем за семья?» (с. 94). 
Принадлежность к «наказанному народу» воспринималась в тот 
период как ущербность.

Важной особенностью нарратива о депортации, которую выяв-
ляет Э.-Б. Гучинова, является то, что сам термин «депортация» 
используется ее собеседниками гораздо реже, чем слова «ссыл-
ка», «высылка» и особенно «выселение», отражающее не столько 
процесс изгнания из дома, сколько статус репрессированного. Она 
также отмечает, что некоторые рассказчики стремятся вовсе уйти 
от терминов, используя почти эзопов язык. Для всех воспомина-
ний характерно использование безличных глагольных форм, пока-
зывающих, что человек, говоря о себе, распространяет этот опыт 
на все свое сообщество. Другое характерное качество – преоблада-
ющее использование пассивного залога, подчеркивающего зависи-
мую роль человека и этнической группы. 

В четвертой главе показано, как калмыки запомнили стигму 
этнической идентичности и в чем состояли их стратегии выжи-
вания и адаптации. Э.-Б. Гучинова описывает низовые практики 
исключения калмыков. Почти в каждом приведенном рассказе упо-
минаются слухи о каннибализме, которые, как предполагает автор, 
специально распространялись «сверху», чтобы демонизировать 
калмыков для местного сибирского населения, маркировать их как 
«чужих», поскольку обвинение в госизмене для того контингента 
значило мало. Показателем того, что калмыки в глазах других не 
обладали полностью человеческим статусом, были подозрения 
в  том, что они понимают язык животных. Монголоидная внеш



191

Фольклор: структура, типология, семиотика. 2025. Т. 8. № 4 • ISSN 2658-5294

Рецензия на книгу: Гучинова Э.-Б.М. У каждого своя Сибирь...

ность была причиной насмешек в неформальной среде.  Одним 
из последствий этого стало изменение представлений о красоте 
внутри калмыцкой культуры: со временем привлекательной стала 
считаться наиболее европеоидная внешность. Этничность стала 
преградой для свободного выбора профессии: спецпереселенцы 
могли поступать преимущественно в сельскохозяйственные вузы. 
Стигматизированная калмыцкая культура ушла в приватную 
сферу. Таким образом скрывались не только элементы матери-
альной и духовной культуры, но и калмыцкие имена, для которых 
в публичном пространстве создавались русифицированные анало-
ги. В кризисных условиях, чтобы иметь возможность сохраниться, 
культурные стандарты должны были быть гибкими. Автор приво-
дит ярко иллюстрирующий эту гибкость пример с девочкой, кото-
рой мать позволила в школьные годы вместо одной косы носить 
две – символ взрослой женщины в калмыцкой культуре. Это было 
сделано для того, чтобы девочка могла продолжать ходить с длин-
ными волосами, важными для калмыцких женщин, но при этом не 
выделяться на фоне своих одноклассниц. 

Среди стратегий адаптации Э.-Б. Гучинова выделяет свобод-
ное владение русским языком, который мог быть использован как 
язык социальной реабилитации. Тренд на использование русско-
го языка привел к тому, что часть представителей второй и тре-
тьей когорт уже не владела калмыцким языком так хорошо, как 
старшие родственники. Также способами выживания выступали 
«практики помалкивания», характерные для всех репрессиро-
ванных семей того времени, и написание коллективных писем. 
Для того чтобы подобные письма имели успех, необходимо было 
обладать правовой грамотностью и уметь «говорить по-больше-
вистски». В тяжелых условиях особенно востребованным оказы-
валось чувство юмора и буддийское смирение. Важной стратегией 
социальной адаптации было сверхусердие во всем, желание быть 
достойным членом общества.

Книга «У каждого своя Сибирь. Рассказы калмыков о ссыл-
ке», несомненно, представляет большую научную и обществен-
ную значимость. Отдельно хочется отметить язык, которым она 
написана. Э.-Б. Гучинова не уходит в чрезмерную академичность, 
очень точно и емко использует термины, что делает книгу понят-
ной и доступной для чтения не только фольклористам, этнологам, 
антропологам, историкам, но и людям, находящимся за пределами 
научного сообщества. Автору удалось рассказать об очень слож-
ной теме простым языком, оставаясь при этом в строгих иссле-
довательских рамках. Еще одним достоинством работы являют-
ся приложенные рассказы о депортации, к чтению и пониманию 
глубины которых автор постепенно подготавливает читателей 



192

Folklore: Structure, Typology, Semiotics, 2025, vol. 8, no. 4 • ISSN 2658-5294

Дария А. Агеева

на протяжении всего анализа. Книга поможет не только разобрать-
ся в трагических событиях в истории нашей страны, но и станет 
для кого-то ответом на вопрос о себе, инструментом для прожива-
ния травмы, каким она стала для самой Э.-Б. Гучиновой.

Информация об авторе 
Дария А. Агеева, Российский государственный гуманитарный уни-
верситет, Москва, Россия; 125047, Россия, Москва, Миусская пл., д. 6, 
стр. 6; adar11ag@yandex.ru
ORCID ID: 0009-0000-5234-3097

Information about the author 
Dariya A. Ageeva, Russian State University for the Humanities, 
Moscow, Russia; 6-6, Miusskaya Sq., Moscow, Russia, 125047; 
adar11ag@yandex.ru
ORCID ID: 0009-0000-5234-3097


